
Хаология: Некоторые уроки искусства 43 

И.П. ИЛЬИН 

ХАОЛОГИЯ: НЕКОТОРЫЕ УРОКИ ИСКУССТВА 
ДЛЯ ФИЛОСОФСКОГО 

И ЕСТЕСТВЕННО-НАУЧНОГО ПОЗНАНИЯ 
 
Теория искусства постмодерна во всех его проявлениях – от ар-

хитектуры, живописи и музыки и вплоть до литературы – всегда опира-
лась на теорию Хаоса как на основополагающий принцип внутренней и 
внешней организации художественного мира произведения. Художест-
венная практика здесь явно обгоняла теоретическую рефлексию: произ-
ведения М. Пруста, Дж. Джойса, Х.Л. Борхеса и многих других не ме-
нее известных художников начала и первой половины ХХ в. дали 
немало примеров подобного рода подхода к литературному творчеству. 

По сравнению с практикой теория явно запаздывала; лишь в се-
редине 60-х годов появились первые попытки осмыслить примеры «но-
вого письма». В Италии даже возникла экстремистская по своему духу 
экспериментальная «Группа 63», близкая по своим теоретическим уста-
новкам складывающейся эстетике постмодернизма. Один из ее теорети-
ков Анджело Гульельми утверждал: «На последней, неокапиталистиче-
ской, стадии существования буржуазного общества уже не может 
возникнуть совершенно никаких идеалов, им просто нет места в жизни. 
Идеалы теперь пустой звук, едва различимое эхо, ничего не значащий 
набор слов. В действительности же им просто неоткуда взяться, не из 
чего возникнуть. Что же делать в этих условиях писателю? …Взяться за 
описание. Одну минуточку: ему вовсе даже не нужно описывать царя-
щий повсюду хаос, беспорядок, отсутствие идеалов. Ему не нужно опи-
сывать “бесчеловечный, а значит, хаотический, трагический, уродливый 
мир развитого капиталистического общества”, как пишет Марио Спи-
нелла [итальянский писатель и критик. – И.И.] ...Говорят: жизнь – это 
хаос, идеалов больше нет. Это значит: жизнь уже не соответствует неко-



I. СТАТЬИ 44

торым своим целям, тем целям, которым она раньше соответствовала. 
Это несоответствие выражается как в плане идеологии, так и в плане 
психологии, оно непосредственно ощущается. Другими словами, жизнь 
уже не та, она не соответствует своему назначению... Утратили смысл, 
скорее, даже не сами эти идеалы, бывшие до сих пор отражением ре-
альной действительности. Исчезла прежде всего (и теперь уже навеки) 
сама возможность отражения реальной действительности в идеалах, т.е. 
в таких идеальных ценностях, которые шли извне, были вполне по си-
лам человеку и в то же время бесспорными, необходимыми, обязатель-
ными для всех»1. 

Этот манифест, написанный в бессинтаксической манере Мари-
нетти, можно назвать первой ласточкой в теоретическом оформлении 
постмодернистской концептуальности несмотря на его очевидную 
невнятность и непроясненность основных теоретических представле-
ний. Следующим шагом, способствовавшим самосознанию постмо-
дернизма как специфического эстетического феномена, стала попытка 
американского критика Р. Пойриера осмыслить специфику иронии 
модного тогда в США романа «черного юмора», к представителям 
которого относили в 60-х годах внушительную группу американских 
прозаиков: Томаса Пинчона, Джона Барта, Джеймса Донливи, Джона 
Хокса, Дж. Хеллера и Курта Bоннeryтa, не говоря о многих других. 

Американские теоретики поспешили назвать этот феномен 
«постмодернизмом» и в качестве его основной характеристики на-
звали самопародию. Об этом писал Р. Пойриер: «Литература самопа-
родии, будучи не уверена в авторитете ценностных ориентиров, вы-
смеивает даже само усилие установить их истинность посредством 
акта письма»2. Его позиция близка И. Хассану, определившему са-
мопародию как характерное средство, с помощью которого писатель-
постмодернист пытается сражаться с «лживым по своей природе 
языком» и, будучи «радикальным скептиком», находит феноменаль-
ный мир бессмысленным, лишенным всякого основания. По мнению 
И. Хассана, серьезный писатель обречен лишь на стилистику интер-

                                           
1 Гульельми А. Группа 63: Экспериментальный роман // Называть вещи 

своими именами. – М., 1986. – С. 186–187. 
2 Роirier R. The politics of self-parody // Partisan rev. – N.Y., 1968. – Vol. 35, 

N 3. – Р. 333.  



Хаология: Некоторые уроки искусства 45 

текстуальности, чтобы хаосом цитат выразить свое ощущение «кос-
мического хаоса», где царит «процесс распада мира вещей»1. 

Можно привести немало подобных высказываний филосо-
фов, социологов, культурологов – всех тех, кто занимался анализом 
современного сознания (особенно в этом усердствовали теоретики 
литературы). Так было до 80-х годов, когда представление о совре-
менном мире как о царстве Хаоса стало практически общим местом 
гуманитарного знания. 

Однако в 80-х годах началась методологическая агрессия ли-
тературоведения в другие сферы знания. «В 60-е и 70-е годы, – от-
мечал Дж. Каллер, – литературоведение, казалось, было занято им-
портированием теоретических моделей, вопросов и перспектив из 
таких областей, как лингвистика, антропология, философия, исто-
рия идей и психоанализ. Но в 80-е годы ситуация изменилась: лите-
ратуроведение стало экспортером теоретического дискурса, в то 
время как другие дисциплины – право, антропология, история ис-
кусства, даже психоанализ – приняли к сведению достижения той 
сферы деятельности, которую литературные критики называют 
теорией, и обратились к ней для стимулирования своих собствен-
ных изысканий»2. 

Одна из таких идей – принципиально хаотической организа-
ции не только духовного мира людей, но и самой физической при-
роды – оказалась крайне заразительной для многих ученых естест-
венников и под именем «хаологии» прочно вошла в обиход 
негуманитарного знания. Этот термин, обязанный своим происхож-
дением постструктурализму и постмодернизму, получил распро-
странение в начале 80-х годов, обозначив новый этап в развитии 
теоретической мысли этого направления. 

Изменение общего эмоционального климата в восприятии фе-
номена постмодернизма, своеобразное привыкание к новому мировоз-
зренческому состоянию можно было бы обозначить как «присвоение» 
его в качестве естественной доминанты современного мироощущения. 
Восприятие феномена бытия как «повседнева» привело к существен-

                                           
1 Hassan I. Thе dismembering of Orpheus: Toward а postmodernist literature. – 

Urbana, 1971. – Р. 59. 
2 Cul1er J. Framing the sign: Criticism and its institutions. – L. etc., 1983. – Р. ХII. 



I. СТАТЬИ 46

ному понижению тонуса трагичности, которым иногда страдали пер-
вые версии «постмодернистской чувствительности».  

В этом отношении весьма характерны работы французского 
ученого Жиля Липовецкого, с их версией «мягкого», или, вернее, 
«кроткого» постмодерна. В своем исследовании «Сумерки долга: 
Безболезненная этика демократических времен» (1992)1 он продол-
жил линию, намеченную в книгах «Эра пустоты: Эссе о современ-
ном индивидуализме» (1983)2 и «Империя эфемерности: Мода и ее 
судьба в современных обществах» (1987)3. Ученый отстаивал тезис о 
безболезненном переживании современным человеком своего «по-
стмодерного удела», о приспособлении к нему в конце ХХ в. (теперь 
с полным на то основанием мы можем подтвердить его правоту и 
относительно начала XXI в.), о возникновении постмодерного инди-
видуализма, больше озабоченного качеством жизни, стремлением не 
столько преуспеть в финансовом и социальном плане, сколько отсто-
ять ценности частной жизни, индивидуальные права на «автоном-
ность», на личное счастье. В целом эти настроения, хотя и относи-
лись к сфере ярко выраженного «желательного мышления», тем не 
менее отражали одну из влиятельных тенденций политического кли-
мата – тенденцию к социально-идеологическому примирению с реа-
лиями постбуржуазного общества. 

Другой не менее важный фактор в эволюции постмодернистско-
го «климата» был результатом очередного теоретического обобщения, 
если не новых данных – о них было известно достаточно давно, – то 
тех невольных выводов, к которым на основе их осмысления пришли 
(или вынуждены были прийти) теоретики и практики естествознания. 
Произошло это на рубеже 70–80-х годов. Ученые убедились, что мно-
гие природные явления принципиально не поддаются точному стати-
стическому учету и, следовательно, сколь либо надежному прогнози-
рованию возможных параметров своих изменений. 

Самым характерным примером подобной долговременной 
непредсказуемости как всегда послужил злополучный прогноз по-
годы. Оказалось, что наличие даже самой современной техники и 

                                           
1 Lipovetsky G. Le crépuscule du devoir: L'éthique indolore des nouveaux temps 

démocratiques. – Р., 1992. – 236 p. 
2 Lipovetsky G. L'ére du vide. – Р., 1983. – 256 р. 
3 Lipovetsky G. L'empire de l'éphémère. – Р., 1987. – 197 р. 



Хаология: Некоторые уроки искусства 47 

самой плотной сети метеостанций не дает необходимых оснований 
для надежного предсказания погодных изменений – в самом луч-
шем случае лишь на неделю. Иными словами, погода хаотична в 
принципе и не поддается долговременному прогнозированию. 

Близким к данному явлению по своим параметрам (и в опре-
деленной степени его предопределяющим) оказался феномен турбу-
лентности – хаотической неупорядоченности движения частиц, 
свойственной воздушным и водным течениям. И, наконец, сюда же 
относится броуновское движение частиц. Параметры непредсказуе-
мости еще более расширились благодаря работам крупнейших тео-
ретиков в области фундаментальных физических законов, подключая 
к анализу и солнечную систему (см. вышедшую в 1987 г. книгу 
Дж. Уиздома «Хаотическое поведение в солнечной системе»1). 

Французский теоретик Давид Рюэлль, профессор теоретиче-
ской физики, посвятил немало трудов исследованию проблемы 
Хаоса в сфере научно-естественных знаний. В своей книге «Случай 
и хаос» (1991)2 ученый утверждал, что «хаос вошел в моду и стал 
предметом конференций»; затем он был поднят до статуса «нонли-
неарной науки», что привело к созданию нескольких исследова-
тельских институтов для изучения этого феномена под новым на-
званием. Появились научные журналы, целиком посвященные 
«нелинейной науке». В результате «успех хаоса приобрел характер 
события на уровне средств массовой информации, и можно было 
подумать, что ученые, работающие в этой области, поют и танцуют 
на улицах, празднуя свой триумф»3. 

Главным теоретиком хаологии в сфере гуманитарных наук и 
социальной антропологии (бурное вторжение этой дисциплины в 
современное теоретическое сознание – характерный признак пере-
ориентации научных интересов в сферу «повседнева») стал Жорж 
Баландье. В своей книге «Беспорядок: Похвальное слово движе-
нию» он обобщал: «Беспорядок, турбулентность, дезорганизация и 
непредвиденность обладают неожиданной силой очарования; тай-
ны случайности побуждают не столько к приобщению к мистери-
альности, сколько к интенсивному исследованию, применяющему 

                                           
1 Wisdom J. Chaotic behavior in the Solar system. – L., 1987. – 148 р. 
2 Ruel1e D. Hasard et caos. – Р., 1991. – 248 р. 
3 Ibid. – Р. 93. 



I. СТАТЬИ 48

самые сложные и самые мощные средства информации. Уже десять 
лет как родилась новая дисциплина – хаология, и уже некоторые 
определяют ее как одно из тех кардинальных открытий, которые 
совершили революцию в истории цивилизации. С самого начала 
она, кажется, не занимается ничем иным, кроме странностей, или 
причудами фантазии ради странностей познания». Для хаологии 
простая избитая банальность превращается в тайну, продолжает 
Ж. Баландье: «Кран, из которого капает вода, это уже не мелкая до-
машняя неприятность, не повод к раздражению, но предмет науч-
ного исследования, проводимого в течение долгих лет и превра-
щающего эту аномалию в своего рода парадигму хаоса». Наличие 
феномена подобного же рода предполагает и «дым сигареты, спут-
ник праздных блужданий мыслей, который сначала воспаряет 
вверх, а затем внезапно начинает извиваться, образуя фигуры из-
менчивых очертаний… Выше, далеко наверху, проплывают при-
чудливые облака, образуя небесные пейзажи, текучие и постоянно 
видоизменяющиеся, хаос которых близок сновидениям». Однако 
«новая наука жаждет раскрыть их тайну, найти ответ, который будет 
способен дать менее ошибочный прогноз за пределами ближайшего 
будущего»1, – утверждал Ж. Баландье. 

Ученый принадлежит к совершенно другому поколению, чем 
И. Хассан, трагически провозгласивший наступление века глобаль-
ного познавательного и ориентационного хаоса. Для Баландье, дав-
но сжившегося с подобного рода умонастроением, куда более су-
щественными представлялись попытки найти закономерности 
наличествующего состояния современности, о чем он настоятельно 
заявлял: «Порядок скрывается в беспорядке, постоянно действует 
принцип проблематичности, и непредвиденное должно быть поня-
то… в настоящее время возникла необходимость дать описание со-
вершенно иного мира, в котором значение движения, его флюктуа-
ций гораздо важнее структур, организаций, постоянных величин. 
Ключом к нему является динамика иного рода, характеризуемая 
нелинейностью, открывающая доступ к логике явлений, обладаю-
щих явно меньшей степенью организованности»2. Баландье под-
черкивал, что хаология как особая наука не является «апологией 

                                           
1 Balandier G. Le désordre: Eloge du mouvement. – Р., 1988. – Р. 9. 
2 Ibid. – Р. 10. 



Хаология: Некоторые уроки искусства 49 

беспорядка, она предлагает другую его репрезентацию и тем ставит 
его на место». И он добавлял: «Беспорядок не одно и то же, что ка-
вардак». Иными словами, Баландье и многие ученые его поколения 
постмодернистов прежде всего были озабочены поисками законо-
мерностей наличного хаоса как неизбежного состояния вещей – 
отсюда и те проблемы, которые он ставил в своей книге в качестве 
самых для него насущных: «…Как из хаоса может родиться какая-
либо организация? Что новое способно возникнуть из порядка и 
при этом избежать налагаемых им ограничений?»1. Ученый исхо-
дил из постулата, что ни «великие мифы традиционных обществ», 
ни современная наука не дают удовлетворительного ответа на эти 
вопросы. Сталкиваясь с «ненадежной», «недостоверной и сомни-
тельной реальностью», наука изучает лишь «игру возможностей»; 
«она уже больше не страдает навязчивой идеей всеобщей гармонии 
и отводит значительное место энтропии и беспорядку». И хотя ар-
гументация науки обогатилась «новыми понятиями и метафорами», 
однако все в большей степени обнажаются изъяны ее «ограничен-
ности»2. 

Относя себя к «аналитикам современности», Баландье вывел 
два основных, по его мнению, термина, характеризующих формулу 
современности и по-разному проявляющихся в феноменах бытия: 
это – «движение» и «неуверенность». Первое понятие в постмодер-
нистском словаре определяется как «деконструктивизм» и «симу-
ляция». Ученый констатировал прогрессирующее исчезновение 
«групповых связей» между индивидуумами, а тех, в свою оче-
редь, – с «пространством культуры и власти». В работах, посвя-
щенных актуальным проблемам, стали появляться понятия «эра 
лжи и оптического обмана», «эра пустоты» и «провала мысли». По-
стмодернистская теория приходит к выводу, что в условиях тоталь-
ного господства средств массовой коммуникации («инфосферы») 
различные иллюзии, видимости и образы («шумы» искаженной 
информации) постепенно сделались неотъемлемой частью реаль-
ности, которая больше «не является единой», но рассматривается и 
воспринимается «в своих отдельных аспектах»3. 

                                           
1 Balandier G. Le désordre: Eloge du mouvement. – Р., 1988. – Р. 45. 
2 Ibid. – Р. 11. 
3 Ibid. – Р. 11. 



I. СТАТЬИ 50

Второй термин формулы современности – «неуверенность» – 
выражает, по мнению Г. Баландье, и вторжение нового под воздей-
ствием современности, и риск для человека выбрать в своем собст-
венном обществе позицию изгнанника, постороннего или даже вар-
вара, если непонимание происходящего отторгает его от 
цивилизации, где он ничего не замечает, кроме хаоса и бессмыс-
ленности. 

В современном ему обществе Г. Баландье видит три возмож-
ных типа реакции на сложившуюся ситуацию: «тотальный свет», 
ведущий к утверждению тоталитарного порядка; «личностный от-
вет», устанавливающий «порядок сакральности» в сознании чело-
века (имеются в виду «поиски религиозного характера»); «прагма-
тический ответ», признающий существование особого модуса 
порядка – «через движение, где постоянная изменчивость условий 
жизни приводит к осознанию необходимости ее регулярного об-
новления». Ученый находит в этом проявление «фаустовской идеи» 
как «силы, постоянно направленной на преодоление препятствий; 
борьба становится самой сущностью жизни, без которой личное 
существование оказывается лишенным смысла… фаустовский че-
ловек формируется в борении, его стремления не знают пределов, 
они бесконечны»1. 

По убеждению ученого, отсутствие фактора уверенности 
приводит к тому, что «ни в каком плане (научном, политическом, 
этическом, даже религиозном) более не представляется возможным 
опираться на свидетельства, все стало условным, а ценности отно-
сительными»2. Более того, «под вопросом оказывается сама про-
блема истины. В мире изменчивости и кажимости, в будущем, где 
возможное преобладает над необходимым, ответы исчезают или 
отличаются невнятностью. Идея становится тем, что не владеет 
фактами, а лишь интерпретациями, а сама интерпретация истины – 
лишь своеобразным актом насилия, своего рода злоупотреблением. 
Отсюда и возникло предположение согласиться с признанием су-
ществования «сокращенной истины» (Джанни Ваттимо). 

Как любой предмет современности, истина распалась и утра-
тила свою целостность, она рассеялась, и ее движение, с некоторым 

                                           
1 Balandier G. Le désordre: Eloge du mouvement. – Р., 1988. – Р. 228. 
2 Ibid. – Р. 241. 



Хаология: Некоторые уроки искусства 51 

преувеличением, стали определить как одно «блуждание». Твердый 
порядок, или постулат, позволил бы понять истину как единую, но 
постоянные изменения и беспорядок неизбежно делают ее 
«плюрaлистичной»1.Утверждение, что истина непостижима, что 
возможен лишь переход от одной к другой и что люди не порожда-
ют ни истинного, ни ложного, а лишь «существующее» (Поль 
Вейн), не кажется теперь столь провокационным.  

                                           
1 Balandier G. Le désordre: Eloge du mouvement. – Р., 1988. – Р. 241. 


